
DE  TE R RE I R ODE  TE R RE I R O



C M DAIO
D E  T E R R E I R O

Editor: 
José Luiz de Campos

MTB: 11.287/SP

Textos: 
Silvio Nivaldo d’Oxumarê

Babalorixá / Profesor

Daisy S. de Paula d’ Oxum
Iyálorixá / Enfermeira 

Fotos: 
Ekedje: Daiane G. Vitorino
Ogã: Walmir A. Baptista

Conselho Editorial: 
Paulo César F. de Oliveira

Projeto Gráfico:
Mariah Candia

Secretaria Municipal de Direitos Humanos e Cidadania
Secretaria Executiva de Segurança Alimentar e Nutricional e de Abastecimento
Em parceria com Instituto de Cooperação Pública e Social

RICARDO NUNES
PREFEITO DA CIDADE DE SÃO PAULO

SÔNIA GASPAR MARMO FRANCINE
SECRETÁRIA MUNICIPAL DE DIREITOS HUMANOS E CIDADANIA

AURÉLIO COSTA DE OLIVEIRA
SECRETÁRIO EXECUTIVO DE SEGURANÇA ALIMENTAR E NUTRICIONAL E DE ABASTECIMENTO



ín ce
10 A “Iyá agbá sé”(A senhora que cozinha)

30  Comida para Yewá

32  Comida para Omolu

34  Comida para Iyansã

di
08  Comida de Santo Que Se Come

12  A  Comida de Santo

1 6 Comida para Exú

18 Comida para Ogun

20  Comida para Ossain

22  Comida para Oxossi

24  Comida para Nanà

26  Comida para Oxum

28  Comida para Obá

Oxóssi (Ọ̀ṣọ́ọ̀sì) é “energia” da caça, das florestas, dos animais e
da riqueza. Ele é a “energia” das refeições, porque é ele quem
fornece o alimento. 

Ele está associado à leveza, astúcia, sabedoria e astúcia na caça.
Ele é o orixá (Òrìṣà) responsável pela Segurança Alimentar.

06  Memória, Sabor e Segurança Alimentar e Nutricional

38  Comida para  Yemanjá

40  Comida para Oxalá

36  Comida para Xangô

42  Comida para Ibeji

44 Considerações Finais



6 7

M E M Ó R I A ,  S A B O R  E  S E G U R A N Ç A
A L I M E N T A R  E  N U T R I C I O N A L

C O M I D A  D E  T E R R E I R O

A comida é muito mais do que alimento para o corpo - ela carrega consigo histórias, memórias e
tradições que são passadas de geração em geração. É por meio da comida que podemos
conhecer a cultura de um povo, suas crenças e suas formas de resistência. Por isso, a
preservação da cultura alimentar dos povos tradicionais é tão importante e os livros de receitas
desempenham um papel fundamental nesse processo. A culinária é um palco de memórias,
saberes e sabores que se entrelaçam em um tecido ancestral, tecendo a história de um povo e
suas tradições. No caso da cultura afro-brasileira, a cozinha de terreiro, rica em simbolismos,
ingredientes e técnicas ancestrais, representa um importante pilar de identidade e resistência.

Os livros de receitas são verdadeiros tesouros que guardam os segredos da culinária de
diferentes regiões e povos. Eles são uma forma de registrar e preservar as técnicas culinárias, os
ingredientes utilizados e, principalmente, as histórias e memórias que estão por trás de cada
prato. No contexto das receitas de terreiro, esses livros são ainda mais valiosos, pois ajudam a
manter viva a tradição e a cultura alimentar após séculos da forçada diáspora africana no Brasil.
É nesse contexto que a presente obra, um livro de receitas de terreiro, surge como um
instrumento de valorização e preservação da memória alimentar de um povo.

Mas, para além da preservação da cultura, os livros de receitas também têm um papel
importante na promoção da Segurança Alimentar e Nutricional (SAN). A SAN consiste em um
direito humano fundamental, que garante a todos o acesso regular e permanente a alimentos
seguros, saudáveis, em quantidade e qualidade suficientes e de forma sustentável. No caso das
receitas de terreiro, ela se torna ainda mais relevante, pois está relacionada à preservação dos
costumes e tradições alimentares, garantindo que esses conhecimentos não se percam ao longo
do tempo. 

O livro de receitas, nesse sentido, se torna um importante instrumento de salvaguarda da
memória alimentar, assegurando que as práticas culinárias tradicionais não se percam no
tempo, tendo em vista que a cultura alimentar dos povos de matriz africana foi e ainda é
marcada pela resistência e pela luta por reconhecimento e valorização. As religiões de matriz
africana, como o candomblé e a umbanda, têm na comida um elemento fundamental para a
celebração de suas crenças e rituais. Através da alimentação, essas religiões fortalecem sua
identidade e resistem às tentativas de apagamento e invisibilidade. 

Equipe de Nutrição COSAN



Por José Luiz de Campos.

A revista Comida de Terreiro, apresenta ao leitor a comida
de santo do Candomblé. Sendo herdeira da África, serve
de base ao cardápio brasileiro, monumento nacional e
patrimônio cultural, material e imaterial do Brasil.

Cultuar os Orixás, é cultuar os elementais da natureza:
Terra, Água, Fogo e Ar. É ter uma intima relação com o
mundo e tratar a natureza e a ecologia como um lugar
“onde tudo é sagrado e tudo é divino”. Onde “há hora
certa de plantar e colher retirando da natureza apenas
o necessário”. O Candomblé considera a natureza um
espaço sagrado, que deve ser respeitado, bem cuidado
e está em consonância com a atual preocupação
mundial pela preservação do meio ambiente.

No candomblé está a garantia da segurança alimentar, lá estão todas
as dimensões que inibem a ocorrência da fome. Nos templos de Orixá,
diariamente, acontece a distribuição de alimentos a pessoas em
situação de vulnerabilidade social, onde se aprende sobre hábitos
alimentares saudáveis desde a primeira infância. Para cultuar os
Orixás é necessário a disponibilidade e acesso permanente de
alimentos, pleno consumo sob o ponto de vista nutricional e
sustentabilidade em processos produtivos. 

A engenheira agrônoma Franciléia Paula de Castro, em
reportagem sobre alimentos, disse que “mais de 70% das

variedades de alimentos no mundo já se perderam nos últimos
cem anos”. Muitos alimentos ainda estão preservados hoje

graças às comunidades tradicionais. Aí observamos a
importância dessas comunidades para garantir uma cultura

alimentar diversificada. 

Na cozinha de santo, não é permitido determinados
alimentos, industrializados (que possuem aditivos ou

modificações em sua composição). As cozinhas dos templos
de candomblé preservam estas práticas culturais que são

determinantes para preservar a manutenção de
determinados alimentos a elas relacionadas.

Essa cultura afro-religiosa apresenta o alimento
transformado em comida que compõe o sagrado. Comida

ofertada nos rituais, que se transmuta em oferenda ou
sacrifício a um Orixá, como clamor para se alcançar uma

graça ou para homenagear e cultuar um Orixá.

A cozinha do Candomblé é umas das ferramentas de
sociabilidade e aprendizado dentro dos terreiros, demonstrando

a riqueza dos saberes envolvidos na transmissão de valores e
ensinamentos da cultura afro-brasileira. 

Nesta edição, o leitor tem a oportunidade de conhecer um pouco
mais dessa cozinha tão farta de cores e sabores.

8 9



P o r  D a i s y  S i m õ e s  d e  P a u l a .

Nos terreiros de candomblé, onde a cozinha é um espaço sagrado; a comida é
uma linguagem fundamental que faz parte das muitas maneiras de se
comunicar como sagrado, nas relações sociais e na imagem religiosa dos
terreiros, que além de sagradas são gostosas. 

Assim, as pessoas responsáveis pelas cozinhas devem passar pela iniciação
religiosa. E, conforme a tradição, uma mulher é escolhida para cozinhar
para os deuses e para os humanos. Então, realiza-se a iniciação da “iyá
agbá sé”, que tem como função, cozinhar, escolher ingredientes,
selecionar utensílios, saber maneiras especiais de cocção, de frituras, de
como lidar com o fogo; quais as quantidades; e como mostrar as comidas
nos diferentes momentos da vida religiosa do terreiro.

O preparo de variadas receitas; o uso dos ingredientes, os
mais diversos; fazem parte da função social e hierárquica
da mulher na cozinha do terreiro, que também passa a
ocupar um significativo papel no âmbito sagrado, e para o
cotidiano da comunidade.

Também, a mulher que cozinha no terreiro deve ser escolhida
por ter uma idade mais avançada, e por isso não poder mais
menstruar, pois a menstruação é vista como um dos grandes
impedimentos para quem escolhe, prepara e serve comida em
âmbito sagrado.

Ainda, o papel social da mulher na cozinha sagrada integra-se a outras
atividades hierarquizadas que se dão com a chegada das carnes ee vísceras

de diferentes animais que serão oferecidos de maneira ritual pelo axogum o
homem iniciado para imolar os animais. 

Na ética dos terreiros, as comidas de santo vem sempre dialogar com as
demais linguagens, como música, dança, tradições orais,

indumentárias.Sem dúvida, há um outro entendimento sobre
gastronomia nesses contextos que abrangem o sentido do sagrado. As
receitas que são realizadas no seu rigor quanto ao uso de ingredientes,

processos culinários, estética do prato, maneiras
 especiais de servir, e demais referências, fazem de 

cada comida uma expressão única e complexa
da memória cultural de matriz africana.

As mulheres é concedido o dom do conselho, o segredo da
sabedoria, a competência de ajudar as pessoas a melhor se

situarem na vida, descobrindo seu lugar no mundo
pertencendo a uma comunidade que transcende o espaço

físico onde se realiza.

Daisy Simões de Paula
Enfermeira e iyálòrìsà, sacerdotisa do Orixá Osun

10 11



A comida de Santo
Considerada Sagrada é oferecida

às Divindades e à Comunidade.

É fundamental ressaltar que a alimentação desempenha um papel central nas
religiões de Matriz Africana, sendo considerada sagrada e oferecida com
exclusividade às Divindades. Cada uma delas possui suas preferências alimentares
específicas, mas o ato de compartilhar comida simboliza a comunhão e a troca de
energias entre os fiéis e as Divindades. As oferendas realizadas nessas religiões são
consideradas sagradas, desde os animais imolados, até os grãos e a água
utilizados. 

Sendo o sangue uma energia vital, o ato de imolar o animal é entendido como uma
troca de energias entre os seres humanos e as Divindades, e todas as partes do
animal são aproveitadas, do chifre ao couro, do osso à carne, refletindo uma visão
de respeito e valorização da vida, como uma bênção do Criador, que recebe
diferentes epítetos conforme cada nação o identifica: Deus. Entre eles os povos de
etnias: fons, hauçás, éwés, axântis, congos, quimbundos, umbundos, macuas,
lundas, iorubás e diversos outros povos, cada qual com sua própria religião e
cosmogonia. 

O Iorubá é o idioma da família linguística nígero-congolesa falado secularmente
pelos iorubás em diversos países ao sul do Saara, principalmente na Nigéria e por
minorias em Benim, Togo e Serra Leoa, onde Deus é traduzido como: Olofin,
Olodumáre ou Olorum.

O idioma Banto é uma língua que deu origem a diversas outras línguas no centro e sul do
continente africano, de forma geral é falada em Camarões, Gabão, Congo, República
Democrática do Congo, Uganda, Quênia, Tanzânia, Moçambique, Malauí, Zâmbia, Angola,
Namíbia, Botsuana, Zimbábue, Suazilândia, Lesoto, África do Sul. E o nome Deus é mais ouvido
como Zambi: “Zambi a Pungo” (Deus Todo Poderoso).

Fom ou Fongbè é uma língua nigero-congolesa que faz parte do grupo bê e pertence à sub-
família cuá. Falada na África Ocidental, sobretudo no Benim, é a língua majoritária. Também é
falada por pessoas, distribuídas entre o sul do Togo, e o sudoeste da Nigéria, ressalta-se Olisásá,
Mawu e Avié Vodun, também como a Divindade Suprema da Criação.

12 13



Não há liturgia nos Candomblés sem que haja comida.
Comer é, então, uma grande celebração. Nada se perde na
cozinha de santo. Os animais imolados têm todas as suas
partes aproveitadas, seja para o axé, seja para o ixé, para
os Orixás, couro para os atabaques, sobre tudo para o povo
comer. As cozinhas de santo são verdadeiros santuários,
devendo render-se a inúmeros preceitos antes, durante e
depois da preparação dos alimentos. Os utensílios devem
ser próprios, não se misturando com os da cozinha do povo.

As comidas são oferecidas em todas celebrações litúrgicas.
Todas as semanas as comidas, bebidas, etc., são renovadas
em dias certos, de cada orixá.

No candomblé após o término do Xirè (louvor) esses
alimentos são compartilhados com os participantes.

Portanto são comidas feitas com condimentos que os
médiuns estão acostumados a comer. Geralmente é dada
em dias de festas ou acontecimento especial de cada
templo.

Os templos de culto aos Orixás são a garantia de
sumprimento e manutenção alimentar de milhares de
familias, que contam apenas com a comida de santo para a
sua sobrevivencia por varios meses e anos.

Prof. Silvio Nivaldo 
Babálòrìsá- professor e pesquisador da cultura afro

O ato de “repartir o pão” é mais do que um simples gesto.
Em todas as Religiões conhecidas no mundo, sejam elas
extintas ou atuais, o ato de comer se confunde com os
ritos. 

Para os muçulmanos e judeus a cultura, religião e hábitos
alimentares também caminham juntos. Os alimentos
denominados halal e kasher devem ser produzidos de
acordo com determinadas regras ligadas à orientação
cultural e religiosa do islamismo e judaismo,  embasadas
nos livros sagrados Alcorão e Torá, já que, para eles, o
alimento pode influenciar a alma, o comportamento, a
saúde física e moral do ser humano.

Cerimônias liturgicas católicas, como a ceia natalina, a ceia
de Páscoa, a comunhão da hóstia e a ceia de Jesus com seus
Apóstolos, são fortes tradições que relacionam o ato de
comer à liturgia religiosa. 

As comidas litúrgicas no candomblé têm fundamental
importância na tradição e na manutenção dos costumes
religiosos. As comidas também funcionam como formas de
integração entre homens e Deus. A comida aproxima não só
os homens dos deuses, mas também todos com a natureza,
seus mistérios, seus tesouros, suas dádivas aos seres vivos e
sua energia aos seres intangíveis. 

Nos templos de culto aos Orixás, tudo come: os devotos, a cabeça, os
deuses, a cumeeira, os atabaques, os fios de contas. Todos os
elementos são então integrados, valorados, deificados, prestigiados,
interligados na comunidade.

14 15



Comida para EXÚComida para EXÚ
Exú, por exemplo, é Divindade do movimento e da comunicação. É primordial para a distribuição
da comunicação entre os mundos. Ninguém chega às Divindades se não for por Exú. É ele quem
leva os recados, quem os transporta. Ele é o transportador, o carregador por excelência. Uma das
comidas importantes para Exú é a farofa, temperada no dendê e a de água que, além de nutritivas
e sustentarem a fome, têm durabilidade. As farofas também foram estrategicamente utilizadas
sendo colocadas no meio do caminho como oferendas, durante as fugas dos escravizados, que as
utilizavam como o alimento forte e duradouro que a Divindade repartiria com eles.

Podemos observar então que, além da liturgia, o alimento também é meio de sobrevivência e
resistência. Exú possui, também, suas ervas, suas folhas da natureza. Geralmente, as folhas de Exú
são as folhas picantes, as que causam ardor (pela essência da Divindade) e que, muitas vezes,
também servem como remédios.

Bife acebolado com pimenta

1 bife crú de carne bovina 
           (grosso e com gordura)

Farinha de mandioca grossa e crua
Azeite de dendê
1 cebola
7 pimentas dedo de moça
1 prato de barro
Cachaça
1 quartinha de barro sem asas

MATERIAL NECESSÁRIO:

Vá acrescentando o azeite de dendê à
farinha de mandioca e misturando até
formar uma farofa homogênea.
Forre o prato de barro com essa farofa.
Coloque o bife sobre a farofa.
Corte a cebola em rodelas e cubra a
carne com elas.
Coloque as pimentas e finalize regando
com bastante dendê, fazendo uma
espiral do centro para fora.

MODO DE PREPARO:

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

16 17



Feijão com Camarão

MATERIAL NECESSÁRIO:

500gr de feijão preto
1 cebola
Azeite de dendê
250gr de camarões secos
7 pimentas Dedo de Moça vermelhas
Farinha de mandioca grossa e crua
1 alguidar
1 quartinha
1 garrafa de cerveja clara

MODO DE PREPARO:

Cozinhe o feijão e reserve.
Separe 7 camarões inteiros e limpe os demais.
Pique a cebola e as pimentas e refogue-as no
azeite de dendê, acrescente e refogue os
camarões limpos.
Acrescente ao refogado o feijão, com bastante
água, e deixe ferver.
Acrescente, aos poucos, a farinha de mandioca
para engrossar o caldo sem secar.
Coloque tudo no alguidar e enfeite com os
camarões inteiros.

Divindade do progresso, do ferro e do caminho. Poderosa, sendo sincretizada a Santo Antônio
em algumas regiões e, em outras, a São Jorge.

É um Orixá prático, que tem pressa, que vai à guerra. É o nosso defensor. Aprecia alimentos
práticos como feijão-preto temperado com cebola, dendê e sal.

Gosta, também, de inhame (conhecido como cará em algumas regiões). As folhas do inhame
podem ser usadas como banho e, também, como tempero.
 
Com estas folhas, se faz a famosa maniçoba. Sabendo-se tirar seu ardor e o ácido dessa folha
extremamente tóxica e venenosa, torna-se comestível e fornece muita energia.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

18 19



Ossain, também conhecido como Ossanhe, Catendê, Manipanto e Agué, é Divindade que
representa toda a flora, a vegetação, o verde, a clorofila. Divindade protetora e conhece
todos os segredos medicinais e litúrgicos das plantas. É Divindade muito importante a
ser cultuada. Gosta de se alimentar. Aos seus alimentos é acrescido fumo de corda,
iguaria apreciada por Ossain. O fumo de corda, que é feito com as folhas do fumo,
também serve como repelente e, em alguns casos, serve como cicatrizante para feridas.
Nesse sentido, temos  uma vasta gama de situações para podermos nos equilibrar.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

MATERIAL  NECESSÁRIO:
 
Batata-doce
Cebola
Azeite de Dendê
1 alguidar 

MODO DE PREPARO:

Cozinha-se a batata-doce só em água. 
Depois, descasca-se e amassa-se como
purê.
Mistura-se a batata amassada em um
refogado de cebola ralada com azeite de
dendê e coloca-se tudo em um prato de
barro.

BATATA-DOCE 

20 21



Oxóssi (Ọ̀ṣọ́ọ̀sì) é uma Divindade cujo nome é Ọ̀ṣọ́tókàṣoṣo (Óxótókanxoxô), o “Caçador
de uma flecha só”, da cidade de Ketu - Nigéria, África, onde os cultos aos Orixás e aos Voduns se
entrelaçaram, trazendo riqueza cultural ao nosso país, especialmente através da influência do
povo do antigo Dahomé, atual Benin. Oxóssi é a divindade que simboliza segurança alimentar,
segurança militar e a abundância que nos traz a caça, garantindo fartura em nossas mesas.

Reconhecido por sua rapidez e precisão, é considerado o caçador supremo.
Dentre suas iguarias, está o feijão fradinho torrado com um pouco de sal, uma opção prática e
energética, lembrando o sabor do amendoim torrado, sendo muito gostoso, nutritivo e nos traz
muita energia. Sendo uma divindade prática, suas iguarias são rápidas e fáceis de cozinhar.

Temos também o popular axoxô, que é o milho cozido, temperado com dendê e sal. Oxóssi
gosta de comer e repartir seus alimentos com a comunidade, trazendo-lhes fartura,
prosperidade e abundância.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

AXOXÓN

MATERIAL NECESSÁRIO:
 
Milho Vermelho
Côco
Azeite de dendê

MODO DE PREPARO:

Cozinha-se o milho vermelho somente em água,
depois escorra e deixe esfriar.
Coloque num alguidar, regue com dendê e
enfeite por cima com fatias de côco.

22 23



MATERIAL NECESSÁRIO:

4 xícaras de folhas de taioba aferventadas
3 xícaras de camarões secos descascados
1 xícara de castanha de caju
1 xícara de amendoim
2 cebolas grandes
1 xícara de água
1 colher de sopa de azeite de dendê
1 xícara de leite de coco
Sal
Pimenta
Gengibre a gosto.

Comida para NanãComida para Nanã

Efó

Nanã é considerada a Divindade feminina mais antiga, remetendo à criação primordial com
água e lama, de onde o ser humano foi formado. Cultuada em várias tradições, no Ketu como
Nanã, no Angola como Zumbá, divide algumas comidas com Omolú, como a mostarda e o
almeirão do mato, que também serve como remédio, mas Nanã tem predileção pela canjica.
Devido à sua idade avançada, prefere alimentos práticos, macios e saborosos, como efó,
mungunzá, sarapatel, feijão com coco e pirão com batata-roxa

MODO DE PREPARO:

Pique as folhas de taioba em
tamanhos regulares.
Bata no liquidificador a água,
castanha, o amendoim, a cebola e
o alho, leve ao fogo e junte taioba
picada.
Deixe cozinhar, acrescente o
azeite de dendê, a pimenta e o
gengibre.
Cozinhe, mexendo sempre, por
meia hora ou até secar.
Junte o leite de coco, mexendo
até engrossar. 
Coloque sal a gosto.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

24 25



OMOLUCUM

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

26 27

Os Orixás são os Elementais da natureza, e Òsun (Oxúm) é o elemental água. No Brasil Oxúm
é destacada como a dona da água doce e principalmente das cachoeiras.

Oxúm é um dos mais importantes Òrìsà (Orixás) cultuados em toda Nigéria. 
Orixá feminino, onde sua imagem é quase sempre associada a maternidade. A Oxúm
pertence o ventre da mulher e ao mesmo tempo controla a fecundidade, por isso as crianças
lhe pertencem. A maternidade é sua grande força, tanto que quando uma mulher tem
dificuldade para engravidar, é à Oxúm que se pede ajuda. Oxúm é essencialmente o Orixá
das mulheres, preside a menstruação, a gravidez e o parto. 

MATERIAL NECESSÁRIO:

Feijão fradinho
1 cebola
Azeite doce (de oliva)*
8 ovos
Camarão seco
1 tigela de louça branca
1 quartinha de louça branca com asas

MODO DE PREPARO:

O feijão-fradinho deve ser colocado de molho em água natural no mínimo cinco horas
antes do preparo, na hora do cozimento os grãos devem ser colocados diretamente em
água fervente, para evitar as toxinas e a ação do enxofre que causa dores abdominais e
gases. Cozinhe o feijão-fradinho (aprox. por 15 min), depois de cozidos devem ser
escorridos e refogados com cebola ralada, camarão, sal, azeite de dendê ou azeite doce e
noz-moscada. e reserve.
Cozinhe os 8 ovos e reserve.
Limpe o camarão. (reserve alguns inteiros para enfeitar)
Refogue a cebola (picada) em azeite doce, então acrescente o camarão e refogue até
dourar.
Triture o feijão Fradinho já cozido e junte ao refogado, mexendo até engrossar.
Coloque sempre em recipientes redondos em ligação ao útero e ovário, enfeitado com
camarões inteiros e 8 ovos cozidos inteiros sem casca e regue com azeite mas essa
quantidade pode mudar de acordo com a obrigação do candomblé.



Camarão na Moranga

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Obá é conhecida como guerreira e Orixá de força muito grande. Chamada de rainha do Rio
Niger, ela aparece sempre com a sua espada em uma mão e o seu escudo na outra, munida do
que é necessário para lutar pelo que acredita.

Devido a essas características, Obá é conhecida por fornecer a força para que as mulheres
consigam vencer obstáculos, pois também é vista como a mãe que consegue entender todas as
dores do coração e sempre está disposta a ajudar.

Obá é encontrada nas águas doces revoltas, mas as suas características mostram um Orixá que
luta e busca o equilíbrio ao mesmo tempo em que é grande defensora da justiça. 

MATERIAL NECESSÁRIO:

1 moranga
500gr de camarões
frescos
Azeite de dendê
1 língua de vaca (limpa e
cortada em tiras finas)
1 cebola 

MODO DE PREPARO:
Cozinhar a moranga inteira e quando esta
estiver pronta, corte a parte de cima como se
fosse uma tampa, abra-a e retire todas as
sementes.
Em uma frigideira, refogue a cebola junto
com o dendê, coloque os camarões e,
posteriormente, junte a língua de vaca.
Coloque este refogado dentro da moranga.

28 29



AD IMÚ

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Yewá é uma Orixá que protege as virgens e tudo que é inexplorado, sendo a guardiã de tudo
que é puro, desde o ser humano, até as florestas, rios e territórios desconhecidos. 

Sra. do céu estrelado rainha dos cosmos. A dona do mundo e horizontes. Ela habita o lugar onde
o homem não alcança.

Ewá (ou Yewá), é conhecida por ser símbolo de beleza e sensualidade. Ela é uma Yabá (orixá
feminina) de grande sabedoria, pois possui o dom da vidência.

Regente da neblina e dos nevoeiros, quem a desafia costuma se perder. Mas quem está disposto
a ver além das brumas, poderá se guiar por sua intuição e vidência.

A Iyábá Ewá é capaz de transformar a água líquida em gasosa, criando nuvens e a chuva. Ela é a
senhora das transformações orgânicas e inorgânicas, Deusa do encanto e das mutações.

A Potência Feminina de Orixá Ewa vem para ressaltar que uma mulher se transforma mais pelo
compromisso que tem com o desenvolver-se a si mesma, do que para responder as questões
que são externas. 

MATERIAL NECESSÁRIO:

Pedaços de coco cozido
(cortados em cubos)
Feijão fradinho refogado
Feijão preto refogado
Batata doce cozida e picada
Milho de galinha cozido
Banana da terra fita em cubos
Camarão seco

MODO DE PREPARO: 

Os ingredientes devem ser preparados separadamente e em pequenas porções.
Após tudo pronto, misture tudo em um alguidar.

30 31



P IPOCAComida para omoluComida para omolu

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Omolu é o Orixá Iorubá que, segundo a tradição Fongbé da terra do Jeje, é cultuado como a
Divindade curadora, sendo popularmente reconhecido como o “médico dos pobres”. Não
estamos sugerindo que não se deva procurar a medicina convencional.

Omolú está associado a muitas ervas e folhas especiais que servem para curar algumas feridas
e inúmeras doenças, além de serem comestíveis como a "taioba" e a "mostarda", que tambem
servem como alimento forte e energizante. 

O deburu (milho de pipoca) é a comida ritual dos Orixás Obaluaiê e Omolu. Esse milho de
pipoca, em alguns lugares, é estourado em uma panela com azeite de dendê, e em outros, com
areia do mar. Nesse último caso, é preciso peneirar a areia das pipocas depois de pronta. Ao
final, a pipoca é colocada em um alguidar e enfeitada com pedacinhos de côco.

MATERIAL NECESSÁRIO:

Milho para pipoca
Pedaços de coco
Azeite de dendê ou
Areia da praia

MODO DE PREPARO: 

Em uma panela grande, coloque o milho de
pipoca com azeite de dendê, ou areia da praia,
leve ao fogo médio e tampe a panela. Agite a
panela de vez em quando para garantir que o
milho estoure por igual.
Quando os estouros começarem a diminuir,
tire a panela do fogo.
Deixe a panela tampada por mais alguns
minutos para que os últimos grãos de milho
estourem.
Abra a panela com cuidado para não se
queimar com o vapor.
Coloque em um alguidar e enfeite com o coco.

32 33



ACARAJÉ
Comida para IyansãComida para Iyansã

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Iyansã, também conhecida como Oyá, Divindade guerreira e feminina, reverenciada por sua
coragem e determinação. Tem predileção pelo famoso acarajé, iguaria feita de feijão fradinho
quebrado, formando uma massa que é temperada com cebola e sal. O acarajé é frito no azeite de
dendê e pode ser recheado com camarão frito, vinagrete (conhecido como salada), vatapá, caruru,
e é uma das iguarias que mais trouxe prosperidade. Além de ser uma comida litúrgica importante
para as Divindades, principalmente para Yansã, as Iyabás repartem essa iguaria com os outros
Orixás, voduns e inquices. 

Esta iguaria desempenhou um papel econômico significativo na vida de muitas mulheres após a
abolição da escravatura. A venda do acarajé, abará e outras iguarias proporcionou sustento para
muitas delas e suas famílias por longos períodos. Hoje, o acarajé é reconhecido como um
patrimônio imaterial do nosso país, destacando sua importância cultural e econômica na história e
na tradição brasileira.

MATERIAL NECESSÁRIO:

Feijão Fradinho
Camarão Seco Socado
Cebola
Azeite-de-Dendê

MODO DE PREPARO: 

Coloca-se o feijão-fradinho cru de molho em
água por, aproximadamente, 4 horas. 
Moa o feijão e misture com a cebola ralada,
camarão seco socado e deixe a massa
descansar, coberta por um pano.
Com uma colher de pau, bata bem a massa
para dar ponto, e fritam-se bolinhos tirados
com a colher, no Azeite-de-Dendê bem
quente.

34 35



AMALÁ
Comida para xangôComida para xangô

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

O quiabo é um fruto base de uma Divindade muito importante, cultuada no Brasil, que é o Orixá
Xangô. Esse Orixá come o caruru feito de quiabo picado temperado de forma diferente,
utilizando camarão, cebola, sal, azeite de dendê e pimenta. O recipiente em que será servida a
iguaria é forrado com pirão de farinha, ora com farinha de milho branca, ora com farinha de
milho amarela, ora com pirão de farinha de mandioca temperada. Quiabos inteiros são
colocados para adornar o prato. Com estas pequenas diferenciações, o prato é conhecido como
Amalá, que é oferecido ao Orixá e, juntamente, compartilhado com a comunidade durante os
rituais. 

O quiabo possui diversas propriedades medicinais e alimentícias, além de conter uma energia
poderosa. Essa iguaria é valorizada não apenas por seu sabor e versatilidade na culinária, mas
também por seu significado espiritual e cultural nas tradições afro-brasileiras, representando a
conexão entre alimentação, espiritualidade e comunidade.

MATERIAL NECESSÁRIO:

500 gr de quiabos
(separe 12 quiabos
inteiros para enfeitar)
Cebola ralada
200 gr de camarão seco
Azeite de Dendê
Água
Carne de Peito bovino

MODO DE PREPARO: 

Cortam-se os quiabos em pedacinhos
bem pequenos.
Refogue cebola ralada, camarão seco
socado, azeite-de-Dendê e acrescente
os quiabos cortados.
Cozinha-se bastante e depois mistura-
se com carne de peito cozida, cortadas
em pedacinhos.

3336 37



MANJAR

Comida para YemanjaComida para Yemanja

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Iemanjá, a Divindade Mãe suprema da natureza, associada ao vasto oceano que se
estende até o horizonte, unindo-se ao céu. Ela personifica a ideia da procriação e da
união entre opostos que dão origem à vida, sendo considerada a mãe de todos os seres.
Todos os animais marinhos são vistos como seus filhos, e todas as iguarias provenientes
do mar são atribuídas a Ela. Uma das iguarias que Iemanjá aprecia especialmente é o
manjar, preparado com ingredientes como amido de milho, leite de coco e açúcar. Essa
iguaria é muito apreciada nas cerimônias litúrgicas do Candomblé, assim como em
ocasiões especiais ao redor do mundo, devido ao seu sabor delicioso e à sua conexão
simbólica com a divindade. O manjar, quando bem feito, é verdadeiramente uma delícia,
refletindo a generosidade e o amor maternal associados a Iemanjá.

MATERIAL NECESSÁRIO:

8 colheres (sopa) de
farinha de arroz
1 litro de leite
1 xícara (chá) de leite
de coco
1 xícara (chá) de açúcar
150g de coco ralado

MODO DE PREPARO: 

Em uma panela, coloque uma parte do leite.
Em seguida, coloque a farinha de arroz, já
dissolvido em um pouco de leite frio.
Junte o açúcar e misture bem.
Acrescente o leite de coco e o coco ralado.
Misture bem em fogo baixo e deixe engrossar. 
Despeje em uma forma de pudim e espere
esfriar.
Desenforme no prato e enfeite com as flores.

38 39



IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Oxalá, também conhecido como Orixalá, Oxolufã e Oxoguiã, é venerado como a divindade da
paz e da calmaria, sendo considerado o símbolo da harmonia entre todos os Orixás. Ele é
frequentemente associado à cor branca e sincretizado com o Senhor do Bonfim. Oxalá é
reverenciado como o senhor das vitórias, aquele que traz paz mesmo em tempos de guerra,
garantindo o triunfo daqueles que o invocam.

Entre as iguarias dedicadas a Oxalá, o acaçá, pasta de pudim de milho branco, algumas vezes
enriquecida com leite de coco e açúcar, é uma iguaria apreciada e, também, vendida como
quitute. 

MATERIAL NECESSÁRIO:

1/2 kg de milho branco 
1 litro de água
1 coco seco pequeno
1 colher de chá de
açúcar
Folhas de bananeira

MODO DE PREPARO: 

Deixe o milho de molho na água de um dia para o outro.
Colocar o milho no liquidificador e bater.
Deixar descansar por mais uma noite.
No dia seguinte, passar por um pano ou peneira bem fina.
Levar ao fogo com açúcar e leite de coco, mexendo bem até engrossar, não pare de
mexer, até formar um pirão, que fique soltando da panela, diminua a temperatura do
fogo. 
Se engrossar demais e o milho ainda estiver duro, vá acrescentando água.
Aguarde ficar em temperatura ambiente e com a ajuda de uma colher, coloque o creme
na folha de bananeira previamente passadas pela chama e enrole.

40 41



CARURU
Comida Para IBEJIComida Para IBEJI

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

O caruru é uma comida de grande importância, mantendo a tradição de ser preparado em
celebração aos Santos gêmeos Cosme e Damião, sincretizados com os Erês, Ibejis e Vunges nas
religiões de matriz africana. Nestas celebrações, as crianças são alimentadas e as divindades são
cultuadas, proporcionando cura e bem-estar.

O caruru é feito com quiabos picados, temperados com azeite de dendê, camarão, cebola, sal e
amendoim. Algumas "Iyá agbá sé" (mulheres responsáveis pelo preparo dos alimentos sagrados
no candomblé), também adicionam frango desfiado ou peixe ao preparo desta iguaria.

38

MATERIAL NECESSÁRIO:

600 gr de quiabo (cerca de 60 unidades)
1 cebola
¼ de xícara (chá) de camarão seco descascado
1 ¼ de xícara (chá) de castanha-de-caju torrada
1 xícara (chá) de amendoim sem casca
1 ½ xícara (chá) de água
2 colheres (sopa) de gengibre ralado
2 colheres (sopa) de azeite de dendê
Sal a gosto

MODO DE PREPARO: 

Numa tigela grande, coloque o quiabo e cubra com água e 1 colher de (sopa) de
vinagre.
Deixe de molho por 10 minutos, retire o quiabo e espalhe num pano de prato limpo
para secar. Enquanto isso, descasque e pique fino a cebola.
Numa tábua, corte o quiabo, no sentido do comprimento, em quatro partes,
mantenha as partes juntas, fatie e dispense o topo do fruto.
Leve uma panela ao fogo médio. Quando aquecer, junte o azeite de dendê e refogue
a cebola por 5 minutos. Junte os cubinhos de quiabo, tempere com sal e refogue por
15 minutos, mexendo de vez em quando.
Enquanto isso, no liquidificador, bata o camarão seco com o amendoim, a castanha
e ½ xícara (chá) de água, até formar uma pasta.
Depois dos 15 minutos, junte ao refogado a pasta de camarão, o gengibre ralado, o
restante da água e misture bem. Abaixe o fogo, tampe a panela e deixe cozinhar por
mais 30 minutos, mexendo sempre para não queimar. Verifique o sabor e, se
necessário, ajuste o sal. Sirva bem quente.

3942 43

Comida Para ibeji



44 45

O leitor deve estar fazendo muitas perguntas: São apenas esses Orixás? Apenas esses orixás têm
comida própria? São apenas esses pratos que compõem a cozinha dos Orixás (Òrìṣà)?

São centenas de outras receitas que compõem o banquete dos Deuses Africanos, mas por conta
de espaço, essa revista permitiu apresentar apenas 13 Orixás mais cultuados e conhecidos no
Brasil e os respectivos pratos oferecidos. Falar sobre divindades de matriz africana é bem difícil
por conta de sua origem. É uma religião passada de boca a boca, e já conhecemos muito bem o
final dessa história. Por exemplo, para o questionamento “quantos Orixás existem” podemos
encontrar diversas explicações. 

Estudiosos do assunto afirmam que existem mais de 400 divindades espalhadas no continente
africano, entretanto, poucos chegaram e permaneceram aqui. É importante lembrar que cada
Orixá foi trazido para o Brasil pela nação onde era cultuado na África. Várias coisas já mudaram
nesse culto desde a chegada dos negros africanos aqui no Brasil. Por conta da situação em que
os africanos viviam no Brasil colônia, muita coisa precisou ser adaptada. Uma dessas mudanças
está justamente na quantidade de divindades cultuadas que diminuiu bastante. 

Atualmente no Brasil, cultuamos entre 16 a 32 entidades, mas saiba que não são apenas esses
que existem. Saber exatamente quantos Orixás existem é um pouco mais complicado, e por isso
que nesta edição, procuramos homenagear os 13 mais conhecidos e cultuados Orixás no Brasil.

Principais orixás cultuados no Brasil, muitos deles não se incorpora.
1. Eṣú - (Exu), Orixá guardião dos templos, encruzilhadas, passagens, casas, cidades e das pessoas,
mensageiro divino dos oráculos;
2. Ogún - (Ogum), Orixá do ferro, guerra, fogo e tecnologia;
3. Òṣóòsi- (Oxóssi), Orixá da caça e da fartura;
4. Ológun dÈ̩  é̩  - (Logun Edé) Orixá jovem da caça e da pesca;
5. Ṣàngó - (Xangô), Orixá do fogo e trovão, protetor da justiça;
6. Ayrà - (Airá), Usa branco, tem profundas ligações com Oxalá e com Xangô;
7. Ọbalúwáiyé - (Obaluaiê), Orixá das doenças epidérmicas e pragas, Orixá da Cura;

8. Òṣùmàrè (Oxumarê), Orixá da chuva e do arco-íris, o Dono das Cobras;
9. Ossain, Orixá das Folhas, conhece o segredo de todas elas;
10. Oyá ou Iyanṣà (Iansã), Orixá feminino dos ventos, relâmpagos, tempestades, e do Rio Niger;
11. Ọ̀ṣun - (Oxum), Orixá feminino dos rios, do ouro, do jogo de búzios e do amor;
12. Iyèmojá (Iemanjá), Orixá feminino dos lagos, mares e fertilidade, mãe de muitos Orixás.
13. Nàná Burúkú - (Nanã), Orixá feminino dos pântanos e da morte, mãe de Obaluaiê;
14. Ewá -(Euá) Orixá feminino do Rio Ewá;
15. Obá, Orixá feminino do Rio Oba, uma das esposas de Xangô;
16. Aṣagbó – Axabó, Orixá feminino da família de Xangô;
17. Ibeji, Orixás gêmeos;
18. Íròkò - (Iroko), Orixá da árvore sagrada, (gameleira branca no Brasil);
19. Egungum, ancestral cultuado após a morte em casas separadas dos Orixás;
20. Ìyámi-Ajé, é a sacralização da figura materna, a grande mãe feiticeira;
21. Onilé, Orixá do culto aos egunguns;
22. Òriṣànlá - (Oxalá), Orixá do Branco, da Paz, da Fé;
23. Obàtálá - (Obatalá), o mais respeitado, o pai de quase todos orixás, criador do mundo e dos
corpos humanos;
24. Ifá ou Òrúnmìlà Ifá-(Ifá), Orixá da Adivinhação e do destino;
25. Odùduwà - (Odudua), Orixá também tido como criador do mundo, pai de Oraniã e dos
iorubás;
26. Òrànmíyàn - (Oraniã), Orixá filho mais novo de Odùduwà;
27. Bāyànni - (Baiâni), Orixá feminina, irmã de Xangô também chamado Dadá Ajacá;
28. Olóòkun - (Olokum), Orixá divindade do mar;
29. Olossá, Orixá dos lagos e lagoas;
30. Òṣà lùfàn - (Oxalufã), Qualidade de Oxalá velho e sábio;
31. Òṣà Ògìnyán - (Oxaguiã), Qualidade de Oxalá jovem e guerreiro;
32. Okò - (Okô), Orixá da agricultura.
33. Orí – Orixá responsável pela criação de pensamentos, pelo raciocínio, pelo entendimento de
tudo que nos cerca, pela memória, pela emoção, pela imaginação e, sobretudo, pelo modo como
percebemos e interpretamos tudo que acontece ao nosso redor.


