


Revista Comida de Terreiro 
Textos: 

Mônica Calazans
 José Luiz de Campos / Jornalista 

Daisy Simões de Paula / I y á l ò rì ṣ à / E n f e r m e i r a
 Silvio Nivaldo / B a b á l ò rì ṣ à / P r o f e s s o r 

Coordenação Polítia: Paulo César Ferreira de Oliveira 

Conselho Editorial:
 Iyálòrìṣà Áurea ti Ọṣun 
Iyálòrìṣà Daisy ti Ọṣun 

Iyálòrìṣà Roberta ti Ọṣun 
Iyálòrìṣà Márcia ti Ọṣun 
Iyálòrìṣà Nicole ti Ọṣun 
Iyálòrìṣà Ângela Onira 

Iyálòrìṣà Fernanda ti Ogún
 Iyálorisá Omilofá 

Babálòrìṣà Sílvio ti Òṣùmàè 
Babálòrìṣà Wagner ti Ogún 
Babálòrìṣà Valter ti Odéniá 
Iyárugba Jamires ti Ọṣun 

Babálòrìṣà Thiago ti Ọṣun 
Ekedje Daiane G Vitirino 

Ogà Walmir F. De Oliveira 
Ogà Mario de Ogum 

Bàbákèkère Diego ti Òṣà Ògìyán
 José Luiz de Campos 

Roberta Rosa 
Sandy ti wa 

Andressa Pires de Carvalho 
Vanda Mendes



índice
Oxóssi (Ọ̀ṣ ọ́ọ̀ sì) é “energia” da caça, das florestas, dos animais e
da riqueza. Ele é a “energia” das refeições, porque é ele quem
fornece o alimento.
Ele está associado à leveza, astúcia, sabedoria e astúcia na caça.
Ele é o orixá (Òrìṣ à) responsável pela Segurança Alimentar

06 Memória, Sabor e Segurança Alimentar e Nutricional
08 Comida de Santo Que Se Come
10 A “Iyá agbá sé”(A senhora que cozinha)
12 A Comida de Santo
16 Comida para Exú
18 Comida para Ogun
20 Comida para Ossain
22 Comida para Oxossi
24 Comida para Nanà
26 Comida para Oxum
28 Comida para Obá
30 Comida para Yewá
32 Comida para Omolu
34 Comida para Iyansã
36 Comida para Xangô
38 Comida para Yemanjá
40 Comida para Oxalá
36 Comida para Xangô
42 Comida para Ibeji
44 Considerações Finais



6 7

 
M E M Ó R I A ,  S A B O R  E  S E G U R A N Ç A

A L I M E N T A R  E  N U T R I C I O N A L

C O M I D A  D E  T E R R E I R O

A comida é muito mais do que alimento para o corpo - ela carrega consigo histórias, memórias e

tradições que são passadas de geração em geração. É por meio da comida que podemos

conhecer a cultura de um povo, suas crenças e suas formas de resistência. Por isso, a

preservação da cultura alimentar dos povos tradicionais é tão importante e os livros de receitas

desempenham um papel fundamental nesse processo. A culinária é um palco de memórias,

saberes e sabores que se entrelaçam em um tecido ancestral, tecendo a história de um povo e

suas tradições. No caso da cultura afro-brasileira, a cozinha de terreiro, rica em simbolismos,

ingredientes e técnicas ancestrais, representa um importante pilar de identidade e resistência.

Os livros de receitas são verdadeiros tesouros que guardam os segredos da culinária de

diferentes regiões e povos. Eles são uma forma de registrar e preservar as técnicas culinárias, os

ingredientes utilizados e, principalmente, as histórias e memórias que estão por trás de cada

prato. No contexto das receitas de terreiro, esses livros são ainda mais valiosos, pois ajudam a

manter viva a tradição e a cultura alimentar após séculos da forçada diáspora africana no Brasil.

É nesse contexto que a presente obra, um livro de receitas de terreiro, surge como um

instrumento de valorização e preservação da memória alimentar de um povo.

Mas, para além da preservação da cultura, os livros de receitas também têm um papel

importante na promoção da Segurança Alimentar e Nutricional (SAN). A SAN consiste em um

direito humano fundamental, que garante a todos o acesso regular e permanente a alimentos

seguros, saudáveis, em quantidade e qualidade suficientes e de forma sustentável. No caso das

receitas de terreiro, ela se torna ainda mais relevante, pois está relacionada à preservação dos

costumes e tradições alimentares, garantindo que esses conhecimentos não se percam ao longo

do tempo. 

O livro de receitas, nesse sentido, se torna um importante instrumento de salvaguarda da

memória alimentar, assegurando que as práticas culinárias tradicionais não se percam no

tempo, tendo em vista que a cultura alimentar dos povos de matriz africana foi e ainda é

marcada pela resistência e pela luta por reconhecimento e valorização. As religiões de matriz

africana, como o candomblé e a umbanda, têm na comida um elemento fundamental para a

celebração de suas crenças e rituais. Através da alimentação, essas religiões fortalecem sua

identidade e resistem às tentativas de apagamento e invisibilidade. 

Equipe de Nutrição COSAN



Por José Luiz de Campos.

A revista Comida de Terreiro, apresenta ao leitor a comida

de santo do Candomblé. Sendo herdeira da África, serve

de base ao cardápio brasileiro, monumento nacional e

patrimônio cultural, material e imaterial do Brasil.

Cultuar os Orixás, é cultuar os elementais da natureza:

Terra, Água, Fogo e Ar. É ter uma intima relação com o

mundo e tratar a natureza e a ecologia como um lugar

“onde tudo é sagrado e tudo é divino”. Onde “há hora

certa de plantar e colher retirando da natureza apenas

o necessário”. O Candomblé considera a natureza um

espaço sagrado, que deve ser respeitado, bem cuidado

e está em consonância com a atual preocupação
mundial pela preservação do meio ambiente.

No candomblé está a garantia da segurança alimentar, lá estão todas

as dimensões que inibem a ocorrência da fome. Nos templos de Orixá,

diariamente, acontece a distribuição de alimentos a pessoas em
situação de vulnerabilidade social, onde se aprende sobre hábitos

alimentares saudáveis desde a primeira infância. Para cultuar os
Orixás é necessário a disponibilidade e acesso permanente de

alimentos, pleno consumo sob o ponto de vista nutricional e
sustentabilidade em processos produtivos. 

A engenheira agrônoma Franciléia Paula de Castro, em

reportagem sobre alimentos, disse que “mais de 70% das

variedades de alimentos no mundo já se perderam nos últimos

cem anos”. Muitos alimentos ainda estão preservados hoje

graças às comunidades tradicionais. Aí observamos a

importância dessas comunidades para garantir uma cultura

alimentar diversificada. 

Na cozinha de santo, não é permitido determinados

alimentos, industrializados (que possuem aditivos ou

modificações em sua composição). As cozinhas dos templos

de candomblé preservam estas práticas culturais que são

determinantes para preservar a manutenção de

determinados alimentos a elas relacionadas.

Essa cultura afro-religiosa apresenta o alimento

transformado em comida que compõe o sagrado. Comida

ofertada nos rituais, que se transmuta em oferenda ou

sacrifício a um Orixá, como clamor para se alcançar uma

graça ou para homenagear e cultuar um Orixá.

A cozinha do Candomblé é umas das ferramentas de

sociabilidade e aprendizado dentro dos terreiros, demonstrando

a riqueza dos saberes envolvidos na transmissão de valores e

ensinamentos da cultura afro-brasileira. 

Nesta edição, o leitor tem a oportunidade de conhecer um pouco

mais dessa cozinha tão farta de cores e sabores.

8 9



Por  Daisy  S imões  de  Paula .

Nos terreiros de candomblé, onde a cozinha é um espaço sagrado; a comida é

uma linguagem fundamental que faz parte das muitas maneiras de se

comunicar como sagrado, nas relações sociais e na imagem religiosa dos

terreiros, que além de sagradas são gostosas. 

Assim, as pessoas responsáveis pelas cozinhas devem passar pela iniciação

religiosa. E, conforme a tradição, uma mulher é escolhida para cozinhar

para os deuses e para os humanos. Então, realiza-se a iniciação da “iyá

agbá sé”, que tem como função, cozinhar, escolher ingredientes,

selecionar utensílios, saber maneiras especiais de cocção, de frituras, de

como lidar com o fogo; quais as quantidades; e como mostrar as comidas

nos diferentes momentos da vida religiosa do terreiro.

O preparo de variadas receitas; o uso dos ingredientes, os

mais diversos; fazem parte da função social e hierárquica

da mulher na cozinha do terreiro, que também passa a

ocupar um significativo papel no âmbito sagrado, e para o

cotidiano da comunidade.

Também, a mulher que cozinha no terreiro deve ser escolhida por ter uma

idade mais avançada, e por isso não poder mais menstruar, pois a

menstruação é vista como um dos grandes impedimentos para quem

escolhe, prepara e serve comida em âmbito sagrado.

Daisy Simões de Paula

Enfermeiraeiyálòrìsà,sacerdotisado Orixá Osun 

Ainda, o papel social da mulher na cozinha sagrada integra-se a outras

atividades hierarquizadas que se dão com a chegada das carnes ee vísceras

de diferentes animais que serão oferecidos de maneira ritual pelo axogum o

homem iniciado para imolar os animais. 

Na ética dos terreiros, as comidas de santo vem sempre dialogar com as

demais linguagens, como música, dança, tradições orais,

indumentárias.Sem dúvida, há um outro entendimento sobre

gastronomia nesses contextos que abrangem o sentido do sagrado. As

receitas que são realizadas no seu rigor quanto ao uso de ingredientes,

processos culinários, estética do prato, maneiras

 especiais de servir, e demais referências, fazem de 

cada comida uma expressão única e complexa

da memória cultural de matriz africana.

As mulheres é concedido o dom do conselho, o segredo da

sabedoria, a competência de ajudar as pessoas a melhor se

situarem na vida, descobrindo seu lugar no mundo

pertencendo a uma comunidade que transcende o espaço

físico onde se realiza.

10 11



A comida de Santo
 Considerada Sagrada é oferecida

às Divindades e à Comunidade.

É fundamental ressaltar que a alimentação desempenha um papel central nas

religiões de Matriz Africana, sendo considerada sagrada e oferecida com

exclusividade às Divindades. Cada uma delas possui suas preferências alimentares

específicas, mas o ato de compartilhar comida simboliza a comunhão e a troca de

energias entre os fiéis e as Divindades. As oferendas realizadas nessas religiões são

consideradas sagradas, desde os animais imolados, até os grãos e a água utilizados. 

Sendo o sangue uma energia vital, o ato de imolar o animal é entendido como uma

troca  de  energias  entre  os  seres  humanos  e  as  Divindades ,  e  todas  as  partes  do

animal são aproveitadas, do chifre ao couro, do osso à carne, refletindo uma visão

de respeito e valorização da vida, como uma bênção do Criador, que recebe

diferentes epítetos conforme cada nação o identifica: Deus. Entre eles os povos de

etnias: fons, hauçás, éwés, axântis, congos, quimbundos, umbundos, macuas,

lundas ,  iorubás  e  diversos  outros  povos ,  cada  qual  com  sua  própria  rel igião  e

cosmogonia. 

O  Iorubá  é  o  idioma  da  fam í l ia  l ingu ística  n ígero-congolesa  falado  secularmente

pelos iorubás em diversos países ao sul do Saara, principalmente na Nigéria e por

minorias em Benim, Togo e Serra Leoa, onde Deus é traduzido como: Olofin,

Olodumáre ou Olorum.

O idioma Banto é uma língua que deu origem a diversas outras línguas no centro e sul do

continente africano, de forma geral é falada em Camarões, Gabão, Congo, República

Democrática do Congo, Uganda, Quênia, Tanzânia, Moçambique, Malauí, Zâmbia, Angola,

Namíbia, Botsuana, Zimbábue, Suazilândia, Lesoto, África do Sul. E o nome Deus é mais ouvido

como Zambi: “Zambi a Pungo” (Deus Todo Poderoso).

Fom ou Fongbè é uma língua nigero-congolesa que faz parte do grupo bê e pertence à sub-

família cuá. Falada na África Ocidental, sobretudo no Benim, é a língua majoritária. Também é

falada por pessoas, distribuídas entre o sul do Togo, e o sudoeste da Nigéria, ressalta-se Olisásá,

Mawu e Avié Vodun, também como a Divindade Suprema da Criação.

12 13



O ato de “repartir o pão” é mais do que um simples gesto.

Em todas as Religiões conhecidas no mundo, sejam elas

extintas ou atuais, o ato de comer se confunde com os

ritos. 

Para os muçulmanos e judeus a cultura, religião e hábitos

alimentares também caminham juntos. Os alimentos

denominados halal e kasher devem ser produzidos de

acordo com determinadas regras ligadas à orientação

cultural e religiosa do islamismo e judaismo, embasadas

nos livros sagrados Alcorão e Torá, já que, para eles, o

alimento pode influenciar a alma, o comportamento, a

saúde física e moral do ser humano.

Cerimônias liturgicas católicas, como a ceia natalina, a ceia

de Páscoa, a comunhão da hóstia e a ceia de Jesus com seus

Apóstolos, são fortes tradições que relacionam o ato de

comer à liturgia religiosa. 

As comidas litúrgicas no candomblé têm fundamental

importância na tradição e na manutenção dos costumes

religiosos. As comidas também funcionam como formas de

integração entre homens e Deus. A comida aproxima não só

os homens dos deuses, mas também todos com a natureza,

seus mistérios, seus tesouros, suas dádivas aos seres vivos e

sua energia aos seres intangíveis. 

Nos templos de culto aos Orixás, tudo come: os devotos, a cabeça, os

deuses, a cumeeira, os atabaques, os fios de contas. Todos os

elementos são então integrados, valorados, deificados, prestigiados,

interligados na comunidade.

Não há liturgia nos Candomblés sem que haja comida.

Comer é, então, uma grande celebração. Nada se perde na

cozinha de santo. Os animais imolados têm todas as suas

partes aproveitadas, seja para o axé, seja para o ixé, para

os Orixás, couro para os atabaques, sobre tudo para o povo

comer. As cozinhas de santo são verdadeiros santuários,

devendo render-se a inúmeros preceitos antes, durante e

depois da preparação dos alimentos. Os utensílios devem

ser próprios, não se misturando com os da cozinha do povo.

As comidas são oferecidas em todas celebrações litúrgicas.

Todas as semanas as comidas, bebidas, etc., são renovadas

em dias certos, de cada orixá.

No candomblé após o término do Xirè (louvor) esses

alimentos são compartilhados com os participantes.

Portanto são comidas feitas com condimentos que os

médiuns estão acostumados a comer. Geralmente é dada

em dias de festas ou acontecimento especial de cada

templo.

Os templos de culto aos Orixás são a garantia de

sumprimento e manutenção alimentar de milhares de

familias, que contam apenas com a comida de santo para a

sua sobrevivencia por varios meses e anos.

Prof. Silvio Nivaldo

Babálòrìsá- professorepesquisadorda cultura afro

14 15



Comida para EXÚ
 Exú, por exemplo,éDivindadedo movimento eda comunicação. É primordial para a distribuição

dacomunicação entre os mundos. Ninguém chega às Divindades se não for por Exú. É ele quem leva

os recados, quem os transporta. Ele é o transportador, o carregador por excelência. Uma das

comidas importantes para Exú é a farofa, temperada no dendê e a de água que, além de nutritivas e

sustentarem a fome, têm durabilidade. As farofas também foram estrategicamente utilizadas sendo

colocadas no meio do caminho como oferendas, durante as fugas dos escravizados, que as

utilizavam como o alimento forte e duradouro que a Divindade repartiria com eles.

Podemos observar então que, além da liturgia, o alimento também é meio de sobrevivência e

resistência. Exú possui, também, suas ervas, suas folhas da natureza. Geralmente, as folhas de

Exú são as folhas picantes, as que causam ardor (pela essência da Divindade) e que, muitas

vezes, também servem como remédios.

1bife crú de carne bovina 

(grosso e com gordura)

Farinha de mandioca grossa e crua

Azeite de dendê

1 cebola

7 pimentas dedo de moça

1 prato de barro

Cachaça

1 quartinha de barro sem asas

Vá acrescentando o azeite de dendê à

farinha de mandioca e misturando até

formar uma farofa homogênea.

Forre o prato de barro com essa farofa.

Coloque o bife sobre a farofa.

Corte a cebola em rodelas e cubra a

carne com elas.

Coloque as pimentas e finalize regando

com bastante dendê, fazendo uma

espiral do centro para fora.

Bife acebolado com pimenta

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO:

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

16 17



Feijão com Camarão

MODO DE PREPARO:

MATERIAL NECESSÁRIO:

Divindade do progresso, do ferro e do caminho. Poderosa, sendo sincretizada a Santo Antônio

em algumas regiões e, em outras, a São Jorge.

É um Orixá prático, que tem pressa, que vai à guerra. É o nosso defensor. Aprecia alimentos

práticos como feijão-preto temperado com cebola, dendê e sal.

Gosta, também, de inhame (conhecido como cará em algumas regiões). As folhas do inhame

podem ser usadas como banho e, também, como tempero.

 

Com estas folhas, se faz a famosa maniçoba. Sabendo-se tirar seu ardor e o ácido dessa folha

extremamente tóxica e venenosa, torna-se comestível e fornece muita energia.

500gr de feijão preto

1 cebola

Azeite de dendê

250gr de camarões secos

7 pimentas Dedo de Moça vermelhas

Farinha de mandioca grossa e crua

1 alguidar

1 quartinha

1 garrafa de cerveja clara

Cozinhe o feijão e reserve.

Separe 7 camarões inteiros e limpe os demais.

Pique a cebola e as pimentas e refogue-as no

azeite de dendê, acrescente e refogue os

camarões limpos.

Acrescente ao refogado o feijão, com bastante

água, e deixe ferver.

Acrescente, aos poucos, a farinha de mandioca

para engrossar o caldo sem secar.

Coloque tudo no alguidar e enfeite com os

camarões inteiros.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

18 19



Ossain, também conhecido como Ossanhe, Catendê, Manipanto e Agué, é Divindade que

representa toda a flora, a vegetação, o verde, a clorofila. Divindade protetora e conhece

todos os segredos medicinais e litúrgicos das plantas. É Divindade muito importante a ser

cultuada. Gosta de se alimentar. Aos seus alimentos é acrescido fumo de corda, iguaria

apreciada por Ossain. O fumo de corda, que é feito com as folhas do fumo, também serve

como repelente e, em alguns casos, serve como cicatrizante para feridas. Nesse sentido,

temos uma vasta gama de situações para podermos nos equilibrar.

 

Batata-doce

Cebola

Azeite de Dendê

1 alguidar 

Cozinha-se a batata-doce só em água.

Depois, descasca-se e amassa-se como

purê. Mistura-se a batata amassada em um

refogado de cebola ralada com azeite de

dendê e coloca-se tudo em um prato de

barro.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO:

BATATA-DOCE 

20 21



Oxóssi (Ọ̀̀ṣọ́́ọ̀ s̀ì) é uma Divindade cujo nome é Ọ̀̀ṣọ́́tókàṣoṣo (Óxótókanxoxô), o “Caçador de

uma flecha só”, da cidade de Ketu - Nigéria, África, onde os cultos aos Orixás e aos Voduns se

entrelaçaram, trazendo riqueza cultural ao nosso país, especialmente através da influência do

povo do antigo Dahomé, atual Benin. Oxóssi é a divindade que simboliza segurança alimentar,

segurança militar e a abundância que nos traz a caça, garantindo fartura em nossas mesas.

Reconhecido por sua rapidez e precisão, é considerado o caçador supremo. Dentre suas iguarias,

está o feijão fradinho torrado com um pouco de sal, uma opção prática e energética, lembrando o

sabor do amendoim torrado, sendo muito gostoso, nutritivo e nos traz muita energia. Sendo uma

divindade prática, suas iguarias são rápidas e fáceis de cozinhar.

Temos também o popular axoxô, que é o milho cozido, temperado com dendê e sal. Oxóssi

gosta de comer e repartir seus alimentos com a comunidade, trazendo-lhes fartura,

prosperidade e abundância.

 

Milho Vermelho

Côco

Azeite de dendê

Cozinha-se o milho vermelho somente em água,

depois escorra e deixe esfriar.

Coloque num alguidar, regue com dendê e

enfeite por cima com fatias de côco.

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

AXOXÓN

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO:

22 23



MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO:

Nanã é considerada a Divindade feminina mais antiga, remetendo à criação primordial com

água e lama, de onde o ser humano foi formado. Cultuada em várias tradições, no Ketu como

Nanã, no Angola como Zumbá, divide algumas comidas com Omolú, como a mostarda e o

almeirão do mato, que também serve como remédio, mas Nanã tem predileção pela canjica.

Devido à sua idade avançada, prefere alimentos práticos, macios e saborosos, como efó,

mungunzá, sarapatel, feijão com coco e pirão com batata-roxa

4 xícaras de folhas de taioba aferventadas

3 xícaras de camarões secos descascados

1 xícara de castanha de caju

1 xícara de amendoim

2 cebolas grandes

1 xícara de água

1 colher de sopa de azeite de dendê

1 xícara de leite de coco

Sal

Pimenta

Gengibre a gosto.

Pique as folhas de taioba em

tamanhos regulares. Bata no

liquidificador a água, castanha, o

amendoim, a cebola e o alho, leve

ao fogo e junte taioba picada.

Deixe cozinhar, acrescente o azeite

de dendê, a pimenta e o gengibre.

Cozinhe, mexendo sempre, por

meia hora ou até secar. Junte o

leite de coco, mexendo até

engrossar. Coloque sal a gosto.

Comida para Nanã

Efó

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

24 25



OMOLUCUM

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

26 27

Os Orixás são os Elementais da natureza, e Òsun (Oxúm) é o elemental água. No Brasil Oxúm
é destacada como a dona da água doce e principalmente das cachoeiras.

Oxúm é um dos mais importantes Òrìsà (Orixás) cultuados em toda Nigéria.

Orixá feminino, onde sua imagem é quase sempre associada a maternidade. A Oxúm
pertence o ventre da mulher e ao mesmo tempo controla a fecundidade, por isso as crianças

lhe pertencem. A maternidade é sua grande força, tanto que quando uma mulher tem

dificuldade para engravidar, é à Oxúm que se pede ajuda. Oxúm é essencialmente o Orixá

das mulheres, preside a menstruação, a gravidez e o parto. 

MODO DE PREPARO:

MATERIAL NECESSÁRIO:

Feijão fradinho

1 cebola

Azeite doce (de oliva)*

8 ovos

Camarão seco

1 tigela de louça branca

1 quartinha de louça branca com asas

O feijão-fradinho deve ser colocado de molho em água natural no mínimo cinco horas

antes do preparo, na hora do cozimento os grãos devem ser colocados diretamente em

água fervente, para evitar as toxinas e a ação do enxofre que causa dores abdominais e

gases. Cozinhe o feijão-fradinho (aprox. por 15 min), depois de cozidos devem ser

escorridos e refogados com cebola ralada, camarão, sal, azeite de dendê ou azeite doce e

noz-moscada. e reserve.

Cozinhe os 8 ovos e reserve.

Limpe o camarão. (reserve alguns inteiros para enfeitar)

Refogue a cebola (picada) em azeite doce, então acrescente o camarão e refogue até

dourar.

Triture o feijão Fradinho já cozido e junte ao refogado, mexendo até engrossar.

Coloque sempre em recipientes redondos em ligação ao útero e ovário, enfeitado com

camarões inteiros e 8 ovos cozidos inteiros sem casca e regue com azeite mas essa

quantidade pode mudar de acordo com a obrigação do candomblé.



Camarão na Moranga

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Obá é conhecida como guerreira e Orixá de força muito grande. Chamada de rainha do Rio

Niger, ela aparece sempre com a sua espada em uma mão e o seu escudo na outra, munida

do que é necessário para lutar pelo que acredita.

Devido a essas características, Obá é conhecida por fornecer a força para que as mulheres

consigam vencer obstáculos, pois também é vista como a mãe que consegue entender

todas as dores do coração e sempre está disposta a ajudar.

Obá é encontrada nas águas doces revoltas, mas as suas características mostram um Orixá que

luta e busca o equilíbrio ao mesmo tempo em que é grande defensora da justiça. 

1 moranga

500gr de camarões

frescos

Azeite de dendê

1 língua de vaca (limpa e

cortada em tiras finas)

1 cebola 

 

Cozinhar a moranga inteira e quando esta

estiver pronta, corte a parte de cima como se

fosse uma tampa, abra-a e retire todas as

sementes. Em uma frigideira, refogue a

cebola junto com o dendê, coloque os

camarões e, posteriormente, junte a língua de

vaca. Coloque este refogado dentro da

moranga.

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO:

28 29



A D IMÚ

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Yewá é uma Orixá que protege as virgens e tudo que é inexplorado, sendo a guardiã de tudo

que é puro, desde o ser humano, até as florestas, rios e territórios desconhecidos. 

Sra. do céu estrelado rainha dos cosmos. A dona do mundo e horizontes. Ela habita o lugar onde

o homem não alcança.

Ewá (ou Yewá), é conhecida por ser símbolo de beleza e sensualidade. Ela é uma Yabá (orixá

feminina) de grande sabedoria, pois possui o dom da vidência.

Regente da neblina e dos nevoeiros, quem a desafia costuma se perder. Mas quem está disposto

a ver além das brumas, poderá se guiar por sua intuição e vidência.

A Iyábá Ewá é capaz de transformar a água líquida em gasosa, criando nuvens e a chuva. Ela é a

senhora das transformações orgânicas e inorgânicas, Deusa do encanto e das mutações.

A Potência Feminina de Orixá Ewa vem para ressaltar que uma mulher se transforma mais pelo

compromisso que tem com o desenvolver-se a si mesma, do que para responder as questões

que são externas. 

Pedaços de coco cozido

(cortados em cubos)

Feijão fradinho refogado

Feijão preto refogado

Batata doce cozida e picada

Milho de galinha cozido

Banana da terra fita em cubos

Camarão seco

Os ingredientes devem ser preparados separadamente e em pequenas porções.

Após tudo pronto, misture tudo em um alguidar.

MODO DE PREPARO: 

MATERIAL NECESSÁRIO:

30 31



P I P O C AComida para omolu
 

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Omolué o OrixáIorubá que, segundo a tradição Fongbé daterrado Jeje, é cultuado como a

Divindade curadora, sendo popularmentereconhecido comoo“médico dos pobres”. Não

estamos sugerindo que não se deva procurar a medicina convencional.

Omolú está associado a muitas ervas e folhas especiais que servem para curar algumas feridas e

inúmeras doenças, além de serem comestíveis como a "taioba" e a "mostarda", que tambem

servem como alimento forte e energizante. 

O deburu (milho de pipoca) é a comida ritual dos Orixás Obaluaiê e Omolu. Esse milho de

pipoca, em alguns lugares, é estourado em uma panela com azeite de dendê, e em outros, com

areia do mar. Nesse último caso, é preciso peneirar a areia das pipocas depois de pronta. Ao

final, a pipoca é colocada em um alguidar e enfeitada com pedacinhos de côco.

Milho para pipoca

Pedaços de coco

Azeite de dendê ou

Areia da praia

Em uma panela grande, coloque o milho de

pipoca com azeite de dendê, ou areia da praia,

leve ao fogo médio e tampe a panela. Agite a

panela de vez em quando para garantir que o

milho estoure por igual.

Quando os estouros começarem a diminuir,

tire a panela do fogo.

Deixe a panela tampada por mais alguns

minutos para que os últimos grãos de milho

estourem.

Abra a panela com cuidado para não se

queimar com o vapor.

Coloque em um alguidar e enfeite com o coco.

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO: 

32 33



A C A R A J ÉComida para Iyansã
 

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Iyansã,tambémconhecida como Oyá, Divindade guerreira efeminina, reverenciada por sua

coragem e determinação. Tempredileção pelo famoso acarajé, iguaria feita de feijão fradinho

quebrado, formando uma massa que é temperada com cebola e sal. O acarajé é frito no azeite de

dendê e pode ser recheado com camarão frito, vinagrete (conhecido como salada), vatapá, caruru,

e é uma das iguarias que mais trouxe prosperidade. Além de ser uma comida litúrgica importante

para as Divindades, principalmente para Yansã, as Iyabás repartem essa iguaria com os outros

Orixás, voduns e inquices. 

Esta iguaria desempenhou um papel econômico significativo na vida de muitas mulheres após a

abolição da escravatura. A venda do acarajé, abará e outras iguarias proporcionou sustento para

muitas delas e suas famílias por longos períodos. Hoje, o acarajé é reconhecido como um

patrimônio imaterial do nosso país, destacando sua importância cultural e econômica na história e

na tradição brasileira.

Feijão Fradinho

Camarão Seco Socado

Cebola

Azeite-de-Dendê

Coloca-se o feijão-fradinho cru de molho em

água por, aproximadamente, 4 horas.

Moa o feijão e misture com a cebola ralada,

camarão seco socado e deixe a massa

descansar, coberta por um pano.

Com uma colher de pau, bata bem a massa

para dar ponto, e fritam-se bolinhos tirados

com a colher, no Azeite-de-Dendê bem

quente.

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO: 

34 35



AMA L ÁComida para xangô
 

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Oquiabo é um fruto basede uma Divindademuito importante,cultuada no Brasil, que é o Orixá

Xangô. Esse Orixá comeocaruru feito de quiabo picado temperado de forma diferente,

utilizando camarão, cebola, sal, azeite de dendê e pimenta. Orecipiente em que será servida a

iguaria é forrado com pirão de farinha, ora com farinha de milho branca, ora com farinha de

milho amarela, ora com pirão de farinha de mandioca temperada. Quiabos inteiros são

colocados para adornar o prato. Com estas pequenas diferenciações, o prato é conhecido como

Amalá, que é oferecido ao Orixá e, juntamente, compartilhado com a comunidade durante os

rituais. 

O quiabo possui diversas propriedades medicinais e alimentícias, além de conter uma energia

poderosa. Essa iguaria é valorizada não apenas por seu sabor e versatilidade na culinária, mas

também por seu significado espiritual e cultural nas tradições afro-brasileiras, representando a

conexão entre alimentação, espiritualidade e comunidade.

500 gr de quiabos

(separe 12 quiabos

inteiros para enfeitar)

Cebola ralada

200 gr de camarão seco

Azeite de Dendê

Água

Carne de Peito bovino

Cortam-se os quiabos em pedacinhos

bem pequenos. Refogue cebola ralada,

camarão seco socado, azeite-de-

Dendê e acrescente os quiabos

cortados. Cozinha-se bastante e depois

mistura- se com carne de peito cozida,

cortadas em pedacinhos.

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO: 

36 3337



M A N J A R

Comida para Yemanja
 

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Iemanjá, a Divindade Mãe suprema da natureza,associada aovasto oceano que se

estende até o horizonte, unindo-se ao céu. Ela personifica a ideia da procriação e da união

entre opostos que dão origem à vida, sendo considerada a mãe de todos os seres. Todos

os animais marinhos são vistos como seus filhos, e todas as iguarias provenientes do mar

são atribuídas a Ela. Uma das iguarias que Iemanjá aprecia especialmente é o manjar,

preparado com ingredientes como amido de milho, leite de coco e açúcar. Essa iguaria é

muito apreciada nas cerimônias litúrgicas do Candomblé, assim como em ocasiões

especiais ao redor do mundo, devido ao seu sabor delicioso e à sua conexão simbólica

com a divindade. O manjar, quando bem feito, é verdadeiramente uma delícia, refletindo

a generosidade e o amor maternal associados a Iemanjá.

8 colheres (sopa) de

farinha de arroz

1 litro de leite

1 xícara (chá) de leite

de coco

1 xícara (chá) de açúcar

150g de coco ralado

Em uma panela, coloque uma parte do leite.

Em seguida, coloque a farinha de arroz, já

dissolvido em um pouco de leite frio.

Junte o açúcar e misture bem.

Acrescente o leite de coco e o coco ralado.

Misture bem em fogo baixo e deixe engrossar.

Despeje em uma forma de pudim e espere

esfriar.

Desenforme no prato e enfeite com as flores.

MATERIAL NECESSÁRIO: MODO DE PREPARO: 

38 39



IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Oxalá, também conhecido como Orixalá, Oxolufã e Oxoguiã, é venerado como a divindade da

paz e da calmaria, sendo considerado o símbolo da harmonia entre todos os Orixás. Ele é

frequentemente associado à cor branca e sincretizado com o Senhor do Bonfim. Oxalá é

reverenciado como o senhor das vitórias, aquele que traz paz mesmo em tempos de guerra,

garantindo o triunfo daqueles que o invocam.

Entre as iguarias dedicadas a Oxalá, o acaçá, pasta de pudim de milho branco, algumas vezes

enriquecida com leite de coco e açúcar, é uma iguaria apreciada e, também, vendida como

quitute. 

MODO DE PREPARO: 

MATERIAL NECESSÁRIO:

1/2 kg de milho branco

1 litro de água

1 coco seco pequeno

1 colher de chá de

açúcar

Folhas de bananeira

Deixe o milho de molho na água de um dia para o outro.

Colocar o milho no liquidificador e bater.

Deixar descansar por mais uma noite.

No dia seguinte, passar por um pano ou peneira bem fina.

Levar ao fogo com açúcar e leite de coco, mexendo bem até engrossar, não pare de

mexer, até formar um pirão, que fique soltando da panela, diminua a temperatura do

fogo.

Se engrossar demais e o milho ainda estiver duro, vá acrescentando água.

Aguarde ficar em temperatura ambiente e com a ajuda de uma colher, coloque o creme

na folha de bananeira previamente passadas pela chama e enrole.

40 41



C A R U R UCCoommiiddaa PPaarraa IiBbEeJjIi
 

IM
A

G
E

M
 C

R
IA

D
A

 P
O

R
 M

E
IO

 D
E

 IN
TE

LI
G

Ê
N

C
IA

 A
R

TI
FI

C
IA

L

Ocaruru é uma comida degrande importância, mantendo a tradição de ser preparado em

celebração aos Santos gêmeos CosmeeDamião, sincretizados com os Erês, Ibejis e Vunges nas

religiões de matriz africana. Nestas celebrações, as crianças são alimentadas e as divindades são

cultuadas, proporcionando cura e bem-estar.

O caruru é feito com quiabos picados, temperados com azeite de dendê, camarão, cebola, sal e

amendoim. Algumas "Iyá agbá sé" (mulheres responsáveis pelo preparo dos alimentos sagrados

no candomblé), também adicionam frango desfiado ou peixe ao preparo desta iguaria.

600 gr de quiabo (cerca de 60 unidades) 1

cebola ¼ de xícara (chá) de camarão seco

descascado 1 ¼ de xícara (chá) de castanha-de-

caju torrada 1 xícara (chá) de amendoim sem

casca 1 ½ xícara (chá) de água 2 colheres (sopa)

de gengibre ralado 2 colheres (sopa) de azeite

de dendê Sal a gosto

MODO DE PREPARO: 

Numa tigela grande, coloque o quiabo e cubra com água e 1 colher de (sopa) de

vinagre.

Deixe de molho por 10 minutos, retire o quiabo e espalhe num pano de prato limpo

para secar. Enquanto isso, descasque e pique fino a cebola.

Numa tábua, corte o quiabo, no sentido do comprimento, em quatro partes,

mantenha as partes juntas, fatie e dispense o topo do fruto.

Leve uma panela ao fogo médio. Quando aquecer, junte o azeite de dendê e refogue

a cebola por 5 minutos. Junte os cubinhos de quiabo, tempere com sal e refogue por

15 minutos, mexendo de vez em quando.

Enquanto isso, no liquidificador, bata o camarão seco com o amendoim, a castanha

e ½ xícara (chá) de água, até formar uma pasta.

Depois dos 15 minutos, junte ao refogado a pasta de camarão, o gengibre ralado, o

restante da água e misture bem. Abaixe o fogo, tampe a panela e deixe cozinhar por

mais 30 minutos, mexendo sempre para não queimar. Verifique o sabor e, se

necessário, ajuste o sal. Sirva bem quente.

42 4339

MATERIAL NECESSÁRIO:



44 45

O leitor deve estar fazendo muitas perguntas: São apenas esses Orixás? Apenas esses orixás têm

comida própria? São apenas esses pratos que compõem a cozinha dos Orixás (Òrìṣà)?

São centenas de outras receitas que compõem o banquete dos Deuses Africanos, mas por conta

de espaço, essa revista permitiu apresentar apenas 13 Orixás mais cultuados e conhecidos no

Brasil e os respectivos pratos oferecidos. Falar sobre divindades de matriz africana é bem difícil

por conta de sua origem. É uma religião passada de boca a boca, e já conhecemos muito bem o

final dessa história. Por exemplo, para o questionamento “quantos Orixás existem” podemos

encontrar diversas explicações. 

Estudiosos do assunto afirmam que existem mais de 400 divindades espalhadas no continente

africano, entretanto, poucos chegaram e permaneceram aqui. É importante lembrar que cada

Orixá foi trazido para o Brasil pela nação onde era cultuado na África. Várias coisas já mudaram

nesse culto desde a chegada dos negros africanos aqui no Brasil. Por conta da situação em que

os africanos viviam no Brasil colônia, muita coisa precisou ser adaptada. Uma dessas mudanças

está justamente na quantidade de divindades cultuadas que diminuiu bastante. 

Atualmente no Brasil, cultuamos entre 16 a 32 entidades, mas saiba que não são apenas esses

que existem. Saber exatamente quantos Orixás existem é um pouco mais complicado, e por isso

que nesta edição, procuramos homenagear os 13 mais conhecidos e cultuados Orixás no Brasil.

Principais orixás cultuados no Brasil, muitos deles não se incorpora.

1. Eṣú - (Exu), Orixá guardião dos templos, encruzilhadas, passagens, casas, cidades e das pessoas,

mensageiro divino dos oráculos;

2. Ogún - (Ogum), Orixá do ferro, guerra, fogo e tecnologia;

3. Òṣóòsi- (Oxóssi), Orixá da caça e da fartura;

4. Ológun dÈ̩̩  é̩̩  - (Logun Edé) Orixá jovem da caça e da pesca;

5. Ṣàngó - (Xangô), Orixá do fogo e trovão, protetor da justiça;

6. Ayrà - (Airá), Usa branco, tem profundas ligações com Oxalá e com Xangô;

7. Ọbalúwáiyé - (Obaluaiê), Orixá das doenças epidérmicas e pragas, Orixá da Cura;

8. Òṣùmàrè (Oxumarê), Orixá da chuva e do arco-íris, o Dono das Cobras;

9. Ossain, Orixá das Folhas, conhece o segredo de todas elas;

10. Oyá ou Iyanṣà (Iansã), Orixá feminino dos ventos, relâmpagos, tempestades, e do Rio Niger;

11. Ọ̀̀ṣun - (Oxum), Orixá feminino dos rios, do ouro, do jogo de búzios e do amor;

12. Iyèmojá (Iemanjá), Orixá feminino dos lagos, mares e fertilidade, mãe de muitos Orixás.

13. Nàná Burúkú - (Nanã), Orixá feminino dos pântanos e da morte, mãe de Obaluaiê;

14. Ewá -(Euá) Orixá feminino do Rio Ewá;

15. Obá, Orixá feminino do Rio Oba, uma das esposas de Xangô;

16. Aṣagbó – Axabó, Orixá feminino da família de Xangô;

17. Ibeji, Orixás gêmeos;

18. Íròkò - (Iroko), Orixá da árvore sagrada, (gameleira branca no Brasil);

19. Egungum, ancestral cultuado após a morte em casas separadas dos Orixás;

20. Ìyámi-Ajé, é a sacralização da figura materna, a grande mãe feiticeira;

21. Onilé, Orixá do culto aos egunguns;

22. Òriṣànlá - (Oxalá), Orixá do Branco, da Paz, da Fé;

23. Obàtálá - (Obatalá), o mais respeitado, o pai de quase todos orixás, criador do mundo e dos

corpos humanos;

24. Ifá ou Òrúnmìlà Ifá-(Ifá), Orixá da Adivinhação e do destino;

25. Odùduwà - (Odudua), Orixá também tido como criador do mundo, pai de Oraniã e dos

iorubás;

26. Òrànmíyàn - (Oraniã), Orixá filho mais novo de Odùduwà;

27. Bāyànni - (Baiâni), Orixá feminina, irmã de Xangô também chamado Dadá Ajacá;

28. Olóòkun - (Olokum), Orixá divindade do mar;

29. Olossá, Orixá dos lagos e lagoas;

30. Òṣà lùfàn - (Oxalufã), Qualidade de Oxalá velho e sábio;

31. Òṣà Ògìnyán - (Oxaguiã), Qualidade de Oxalá jovem e guerreiro;

32. Okò - (Okô), Orixá da agricultura.

33. Orí – Orixá responsável pela criação de pensamentos, pelo raciocínio, pelo entendimento de

tudo que nos cerca, pela memória, pela emoção, pela imaginação e, sobretudo, pelo modo como

percebemos e interpretamos tudo que acontece ao nosso redor.


